# NAZARIN



regia: Luis Buñuel; sceneggiatura: Julio Aleiandro e Buñuel. dal racconto di Benito Pérez Galdos; fotografia: Gabriel Figueroa; scenografia: Edward Fitzgerald: montaggio: Carlos Savage: musica: Macedonio Alcala e canti della settimana santa di Calanda; interpreti: Francisco Rabal (Nazarin), Marga Lopez (Béatriz), Rita Macedo (Andara), Noe Murayama (Pinto), Jesus Fernandez (Ujo), Ignacio Lopez Tarso, Rosenda Monteros; produzione: Manuel Barbachano Ponce (Messico 1959), distribuzione: Cineriz.

SCHEDA FILMOGRAFICA

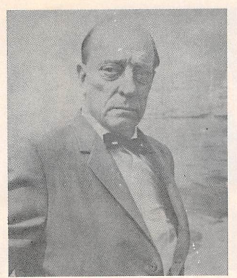
DEL



a cura di Ferruccio Piazzoni

#### CENTRO STUDI CINEMATOGRAFICI

via Bonomelli 13 a - Bergamo - tel. 244.529 in collaborazione con La Domenica del Popolo



### il regista

Luis Buñuel è nato a Calanda il 22 febbraio del 1900 ed è profondamente impregnato della cultura del suo paese: la Spagna. Lasciò il suo paese e la dittatura di Primo de Rivera per recarsi a Parigi, dopo esser stato a Madrid nel gruppo dei giovani poeti e artisti della sua generazione, da Lorca ad Alberti. A Parigi fu assistente di Epstein, che ammirava, finché il surrealismo non gli svelò che l'uomo non può fare a meno di senso morale. Credeva alla libertà totale dell'uomo, e questo gli ha fatto compiere un grande passo meraviglioso e poetico (con Un chien andalou e L'âge d'or).

Dopo aver diretto in Spagna il documentario Las Hurdes, e servito la Repubblica durante la guerra civile (anche come direttore di produzione cinematografico), fu per molti anni esule negli USA e poi in Messico, dove accettò di realizzare piccole pro-

duzioni commerciali.

I figli della violenza costituisce il ritorno all'impegno in film interessanti, personali, appassionati, in una maturità che diede, specialmente in Messico ma anche in Spagna e Francia, una serie di violenti e profondi capolavori, da Subida al cielo a Nazarin, da Viridiana all'Angel exterminador.

Il nostro regista è solito dire: « La necessità di mangiare non scusa la prostituzione dell'arte. Sono contro la morale convenzionale, i fantasmi tradizionali, il sentimentalismo, tutto il luridume morale della società. La morale borghese è per me l'anti-morale, perché fondata su tre istituzioni ingiustissime: la religione, la patria, la famiglia, e su altri simili pilastri. (...) Il cinema è un'arma magnifica e pericolosa; se a maneggiarla è uno spirito libero. E' lo strumento migliore per esprimere il mondo dei sogni, delle emozioni, degli istinti (...). Chiedo al cinema di essere un testimone, il resoconto del mondo, colui che dice tutto ciò che è importante nel reale. (...) Il dramma privato d'un individuo non può, secondo me, interessare nessuno che sia degno di vivere nel suo tempo. Se lo spettatore divide le gioie, le tristezze, le angosce d'un personaggio dello schermo, ciò può avvenire solo quando si vede il riflesso delle gioie, delle tristezze, delle angosce di tutta la società: e dunque le sue stesse ». E ancora: « Sono sempre ateo, grazie a Dio (...). Credo che occorra cercare Dio nell'uomo, è un atteggiamento semplicissimo ».

Su questa affermazione « contraddittoria » ci piace fermarci: la « contraddizione » è l'immagine più significativa dell'esperienza cinematografica ed esistenziale di Buñuel... Il paradosso, il rifiuto, sono per Buñuel un modo per affermare, al di là delle immagini e della negazione, una profonda esigenza di ricerca della verità.

Al mito del regista « maledetto » si è oggi sostituito quello del regista « alla moda » (Bella di giorno) e, con La Via Lattea e Tristana, al contrario, Buñuel sgombra il campo « da tutte le interpretazioni di anticlericalismo spicciolo che costellano la sua carriera: una contestazione a venti secoli di storia cristiana e ai suoi "tradimenti" ».



Siamo nel Messico, alla fine del secolo scorso, prima della rivoluzione « nazionale » del 1910. Un prete vive in un quartiere malfamato, abitato da ladri, prostitute e vagabondi; e cerca, come il protagonista dell'Idiota di Dostoievscki, di « imitare » Cristo. Ma l'imitazione di Cristo è difficile oggi come ai tempi di Ponzio Pilato. Il prete è sottoposto a cento angherie, lo derubano, lo prendono in giro, lo percuotono. Egli si lascia prendere in giro, derubare, percuotere. E', questo il suo rapporto storicamente giustificato con la realtà sociale e umana di un paese depresso, arretrato, superstizioso e analfabeta.

Una notte c'è una rissa tra alcune prostitute. Una di esse uccide la avversaria con una coltellata e, ferita a sua volta, si rifugia nella stanza del prete. Questi non le rifiuta l'ospitalità, benché sappia che ha commesso un delitto; la cura e la guarisce. Ma la polizia indaga; la donna allora scappa, non senza dar fuoco alla casa del prete. E lui, dal canto suo, abbandonato dai superiori, getta la veste talare e prende la strada, un vagabondo come tanti altri.

Nel suo vagabondaggio, durante il quale vive di elemosina, incontra la prostituta e un'altra donna, un'epilettica abbandonata dal giovane indegno cui è torbidamente attratta.

Il prete, un uomo intelligente e umile, nell'atmosfera superstiziosa e fanatica, viene creduto, contro la sua volontà, una specie di santo.

Nazarin continua a fare tutto il bene che può, tra malati moribondi miscredenti e appestati, per spirali sempre più larghe e pericolose che lo mettono fuori delle convenzioni sociali, nella luce dell'uomo che dà scandalo, deriso, sputacchiato e percosso dai suoi stessi beneficati e infine martorizzato: così la sua storia stringe i termini di somiglianza col dramma di Cristo. Le autorità li fanno arrestare tutti, mentre cercano di alleviare le sofferenze di un paese devastato dal colera. La prostituta assassina e redenta sarà avviata alla prigione; l'epilettica tornerà coll'amante; il prete sarà messo a disposizione dei superiori, i quali, com'è prevedibile, secondo la frase di uno di loro, cercheranno di costringerlo « a fare un compromesso con la realtà ».

E' il fallimento di Padre Nazario. Il « buon ladrone », un delinquente comune che lo difende dall'aggressione degli altri, ci dà la misura di quanto il suo messaggio non sia servito a nulla e non sia stato raccolto: « Tu sei dalla parte del bene, e io da quella del male. Siamo perciò inutili tutti e due... ». Su questo dubbio, Padre Nazario riprende la strada e il Cristianesimo pare condannato « in toto » da Buñuel, sia nelle sue espressioni « ufficiali » che in quelle « pure », alla sterilità.

Linquisticamente Nazarin si svolge con un « itinerario »: il cammino del Cristo per le vie della Palestina diventa simbolo in un prete messicano deriso dal « sistema » perché sta con poveri, assolve le meretrici, cura i malati, irradia l'amore. Una purezza disarmata che passa in mezzo alla miseria e alla colpa. Con aperti parallelismi, Buñuel propone un rapporto tra le campagne palestinesi e quelle messicane, e usa per il suo protagonista gli stessi contrassegni del Cristo: guarigioni strepitose, lebbrosi, discepoli, pie donne, ostilità del « potere » e della casta sacerdotale, condanna da scontare tra due ladroni.

Anzitutto gli altri preti. Ritratto di una chiesa asservita ai potenti: il ben nutrito ecclesiastico che si soffia il naso mentre il colonnello brutalizza il contadino poco ossequiente e neutralizza le minacce del militare contro Nazario, intervenuto a difesa del poveretto, in questi termini: « Lasciatelo, colonnello. E' un eretico. Uno qualsiasi di quei predicatori venuti dal Nord ». Con questa figura, il regista vorrebbe rappresentare un tipo di chiesa imborghesita, timorosa del rischio e in armonia col potere politico.

Il potere, personificato dal colonnello e dalla polizia, è boriosa oppressione, sprezzante di ogni legge e di ogni valore. E chi « sta sotto » sono i personaggi come Ughetto, il nano; Andara, la prostituta; Beatrice, l'epilettica. E tutti gli altri per sonaggi come il ladrone che



difende P. Nazario, che divengono il simbolo del totale fallimento di Nazarin e, con lui, per Buñuel, di tutto il Cristianesimo: Lucia lo respinge, Beatrice lo abbandona, il sacrilego rifiuta la sua parola, Andara non crede al perdono di Dio, la fede che germoglia intorno a Nazarin è fanatismo e superstizione, la sua chiesa lo rinnega, egli sprofonda sempre più in balìa della solitudine. Il suo amore per gli uomini si rivela sterile, ridicolo, inutile.

A proposito di questo Nazarin, Buñuel disse: « Se Cristo tornasse lo crocifiggerebbero di nuovo ». La sua talmente cristallin re inverosimile, a

Buñuel immaginallo stato puro, in re sospeso tra te vuol dimostrare opera risulti vana penetra veramenta nella pasta umar nelle nuvole e no cui si dedica.

Ed ecco l'ipot ñuel costruisce n Nazarin, dopo tut zi, prende coscien to della prigionia, sulti del ladrone,

# 22 LA DOMENICA DEL POPOLO

#### i significati (livelli di lettura)



una santità
 a da sembra stratta.

a il cristiano questo esserra e cielo e come la sua perché non come lievito a, cerca Dio n nell'uomo a

esi che Buel suo finale: ti i suoi sforza, al momensotto gli inche è possibile solo un cristianesimo da « uomo » concreto, partecipe delle colpe di tutti. Quando Nazarin diventa un comune mortale, uomo compromesso con la povertà, con la 'miseria e anche con la colpa, quando s'arrabbia, si dispera, soffre del disprezzo come tutti, allora attira su di sé l'attenzione e la pietà altrui (la donna che gli offre l'ananas).

Qui nasce la nuova coscienza di un uomo che, preso atto dell'iniquità della sua presenza mistica in un ambiente refrattario, assume decisamente il suo posto tra gli esclusi

della società, nella volontà di condividerne, questa volta integralmente, la condizione di degradazione e di rivolta. Egli dapprima rifiuta il dono: lo sente, la venditrice ambulante — anch'essa . creatura respinta ai margini delle strade — ha compassione di lui, non perché lo riconosce un innocente seviziato, ma un colpevole disgraziato. Lo sguardo che Nazarin posa su di lei e le parole sono la scoperta di una diversa e tutta terrestre solidarietà umana.

Ma non è ancora cristianesimo, questo? Il senso del film resta « aperto ».



#### il film la chiesa il cristianesimo

Il film si pone in una chiara dimensione di « contestazione ecclesiale ». Nazarin rappresenta il rifiuto di
una Chiesa « ufficiale » che ha « tradito », ma Buñuel si spinge oltre ad
affermare che il Cristianesimo, nella sua purezza religiosa, non serve
alla salvezza dell'uomo, la « speranza » cristiana è proiettata in un « al
di là » misterioso ed irreale ed è destinata al « fallimento » più totale.

Non si può non rilevare come il film di Buñuel arresti la sua ricerca e la sua indagine proprio laddove il Cristianesimo comincia: dalla Croce. E' dal fallimento della croce, dalla sconfitta (umanamente parlando) del Cristo che nasce la «speranza», la «certezza» cristiana della Risurrezione. Una speranza e una salvezza che sono al di là e al di sopra dell'uomo e della storia, che sono un discorso di «fede», che rimangono il motore più potente che muove il Cri-

stianesimo e la testimonianza cristiana su questa terra in un impegno
inesauribile, anche di fronte ai fallimenti più totali. La « teologia della
speranza » è proprio il recupero dell'impegno e della certezza di fronte
al continuo « scacco » nella costruzione di un mondo all'insegna della
pace, della giustizia, dell'uguaglianza, dell'amore.

Il secondo aspetto che va sottolineato all'interno del film è il fatto che non esistono « due chiese », ma « una sola chiesa in cammino verso la salvezza »: esiste dunque una chiesa che, in quanto « peccatrice » deve essere salvata, deve « convertirsi ». E in questa chiesa ci stanno i Nazarin e i « prelati » asserviti al potere che nell'unità, in nome del Cristo, assumono o no, nella Chiesa, l'atteggiamento di « conversione » che non avrà fine che alla « fine dei tempi ».



#### altri film di Buñuel

L'angelo sterminatore (foto sopra) è una sorta di compendio dell'attività di Buñuel. La denuncia di costume infatti vi si colora di tinte misticheggianti e lo stile realistico si contamina con i modi surrealistici e simbolici. Il film pertanto occupa un posto importante nella filmografia del suo autore, anche se non può competere con Nazarin, Viridiana, Simon del disierto (Cineforum, novembre 1968, n. 79).

« Nella visione di Buñuel si fronteggiano anzitutto... due amare delusioni: un cristianesimo impossibile in questo mondo ed un mondo di natura irrimediabilmente tarata... "Nazarin", "Viridiana", "Simon del disierto"... ne sono profondamente impregnate... In "Simon del disierto" si affina l'unione tra la forma ed il contenuto. Scenografia naturale, nudità di forme, riduzione degli aspetti barocchi e curiosi ad ascetiche proporzioni» (Cineforum, gennaio 1966, n. 51).







## il film e lo spettatore

Non ci sono grandi difficoltà di lettura dei simboli e dei riferimenti, in questo film. La difficoltà, se mai, sta nella scarsa preparazione, a tutti i livelli, che si ha nella conoscenza della Chiesa e del Cristianesimo, in definitiva della scarsa conoscenza che si ha del Vangelo.

Per chi vive e soffre ogni giorno, cristiano o no, la dimensione della ricerca e dell'impegno, il film non può che portare un contributo stimolante di riflessione sul futuro della umanità.

Per chi ogni giorno vive e soffre all'interno della Chiesa, sarà del tutto inevitabile associare i personaggi del film a uomini e fatti dei nostri giorni: don Mazzolari, don Milani, don Lutte, padre Gauthier.

Per lo spettatore non cieco, non sordo, rimangono aperti problemi e interrogativi che non possono a nessun titolo restare senza risposta anche a livello di scelte individuali.